
 

p. 238  Agam Ibnu Asa, et.al. | Filsafat Hukum sebagai Jalan Masuk 

Filsafat Hukum sebagai Jalan Masuk Pemahaman Hukum 

The Philosophy of Law as a Gateway to Understanding Law 

Agam Ibnu Asa 1*, Shidarta Shidarta 2 

1 Program Doktor Filsafat Hukum, Unversitas Gadjah Mada, Yogyakarta, Indonesia 
2 Fakultas Humaniora, Universitas Bina Nusantara, Jakarta, Indonesia 

 
*Corresponding author email: agam.ibnu.a@mail.ugm.ac.id  
 

Paper 
Submitted 
08-07-2025 
Accepted 
31-12-2025 

 

Abstrak  
Filsafat hukum memiliki peran fundamental dalam membentuk pemahaman hukum yang tidak 
terbatas pada aturan tertulis, melainkan sebagai refleksi nilai moral, norma sosial, dan 
keadilan substantif, yang dalam konteks Indonesia masih menghadapi ketegangan antara 
hukum positif dan keadilan sosial. Penelitian ini bertujuan menjelaskan bagaimana filsafat 
hukum menjadi pintu masuk untuk memahami hakikat hukum melalui integrasi pemikiran 
klasik dan modern serta relevansinya bagi pendidikan dan praktik hukum nasional. Metode 
yang digunakan adalah yuridis-filosofis dengan pendekatan kualitatif-deskriptif melalui studi 
pustaka terhadap pemikiran hukum alam, positivisme hukum, realisme hukum, dan 
pendekatan kritis. Hasil kajian menunjukkan bahwa perdebatan antara pemisahan dan 
keterkaitan hukum dengan moralitas tidak bersifat dikotomis, melainkan saling melengkapi 
dalam membentuk sistem hukum yang rasional sekaligus berkeadilan. Integrasi perspektif 
tersebut memberikan kerangka reflektif untuk menjembatani pluralitas sistem hukum 
Indonesia dan mendorong pembacaan hukum yang kontekstual. Disimpulkan bahwa filsafat 
hukum berfungsi sebagai landasan normatif dan etis dalam reformasi pendidikan dan praktik 
hukum, sehingga direkomendasikan penguatan pembelajaran filsafat hukum secara 
kontekstual dalam kurikulum fakultas hukum. 

Kata Kunci 
Filsafat Hukum; Hukum Alam; Moralitas; Pemahaman Hukum; Positivisme Hukum. 

Abstract 
The philosophy of law plays a foundational role in conceptualizing law beyond its formal 
structure as written rules, particularly in legal systems marked by tensions between positive law 
and substantive justice, such as Indonesia. This study examines how philosophy of law functions 
as an epistemic gateway to understanding the nature, authority, and normative grounding of law 
by integrating classical and modern jurisprudential traditions. Employing a juridical-
philosophical method with a qualitative-descriptive approach based on doctrinal and theoretical 
analysis, the research engages natural law theory, legal positivism, legal realism, and critical 
approaches. The findings indicate that the relationship between law and morality cannot be 
reduced to a rigid dichotomy; instead, these traditions provide complementary analytical 
frameworks for assessing legal validity, legitimacy, and justice. By situating these perspectives 
within Indonesia’s plural legal context, the study demonstrates the continuing relevance of 
philosophical inquiry for legal interpretation and institutional reform. It concludes that 
strengthening philosophical foundations in legal education is essential to foster reflective legal 
reasoning and to bridge the gap between formal legality and substantive justice. 

Keywords 
Legal Positivism; Legal Understanding; Morality; Natural Law; Philosophy of Law. 

  
 Copyright: © 2025 by the authors. This open-access article is distributed  

under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution CC–BY 4.0 license. 

 
 
 

JRH 
ojs.uid.ac.id 

Reformasi Hukum 
ISSN 1693-9336 | e-ISSN 2686-1598  

Vol.29 No.3 December 2025 (page. 238-248) 
doi.org/10.46257/jrh.v29i3.1284 

 

mailto:agam.ibnu.a@mail.ugm.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.en
https://orcid.org/0000-0002-8563-6811
https://orcid.org/0000-0001-5947-6212
https://ojs.uid.ac.id/index.php
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1180427769
http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1561434665&1&&
https://doi.org/10.46257/jrh.v29i3.1284
https://ojs.uid.ac.id/index.php/jrh/article/view/1284
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


J R H 

Reformasi Hukum | Vol. 29(3) December 2025  p. 239 

1. Pendahuluan  
Filsafat hukum merupakan cabang ilmu hukum yang mengkaji dimensi ontologis, 

epistemologis, dan aksiologis dari hukum sebagai suatu sistem normatif. Dalam 
perkembangannya, hukum tidak lagi dipahami semata-mata sebagai kumpulan norma 
tertulis, melainkan sebagai institusi sosial yang memuat nilai moral, keadilan, dan 
rasionalitas publik. Roscoe Pound menegaskan bahwa filsafat hukum berfungsi 
membangun teori umum yang rasional guna menyeimbangkan kepastian hukum dengan 
kepentingan sosial[1]. Dalam konteks Indonesia, relevansi kajian ini semakin menguat 
mengingat masih adanya ketegangan antara hukum positif dan keadilan substantif, yang 
menunjukkan perlunya fondasi filosofis yang lebih kokoh dalam memahami dan 
menerapkan hukum. 

Perdebatan klasik dalam filsafat hukum memperlihatkan perbedaan mendasar 
antara hukum alam dan positivisme hukum dalam memandang relasi hukum dan 
moralitas. Mark Tebbit[2] menempatkan hukum alam, positivisme hukum, dan realisme 
hukum sebagai tiga arus utama dalam memahami hakikat hukum. Sementara itu, Jeffrie 
G. Murphy[3] menekankan pentingnya pengantar filsafat hukum sebagai jembatan 
antara tradisi klasik dan dinamika pemikiran hukum modern. Raymond Wacks[4] juga 
menunjukkan bahwa hukum selalu berkelindan dengan struktur sosial dan politik, 
sehingga pemahaman hukum tidak dapat dilepaskan dari konteksnya. Namun demikian, 
integrasi konseptual antara pendekatan klasik dan modern tersebut belum secara 
memadai ditempatkan dalam kerangka kebutuhan sistem hukum Indonesia yang plural 
dan dinamis. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, tulisan ini berangkat dari pertanyaan 
mengenai bagaimana filsafat hukum menjelaskan hakikat hukum sebagai refleksi nilai 
moral, norma sosial, dan keadilan; bagaimana perbedaan serta kontribusi pemikiran 
klasik dan modern dalam memahami hubungan hukum dan moralitas; serta mengapa 
pendekatan filosofis perlu diintegrasikan secara kontekstual dalam pendidikan dan 
praktik hukum di Indonesia. Sejalan dengan itu, tujuan penelitian ini adalah menganalisis 
peran filsafat hukum sebagai pintu masuk pemahaman hukum yang komprehensif 
sekaligus merumuskan urgensi penguatannya dalam reformasi pendidikan dan praktik 
hukum nasional. 

Sejumlah penelitian terdahulu telah membahas filsafat hukum secara konseptual. 
Murphy[3] menyusun pengantar sistematis mengenai teori-teori yurisprudensi, namun 
fokusnya lebih pada tradisi filsafat moral Barat tanpa elaborasi konteks negara 
berkembang. Tebbit[2] menguraikan perkembangan mazhab pemikiran hukum secara 
komprehensif, tetapi belum menempatkannya dalam konteks problematika hukum 
nasional. Wacks[4] menekankan keterkaitan hukum dan masyarakat, namun 
pendekatannya cenderung teoritis dan belum diarahkan pada relevansi praktis dalam 
reformasi pendidikan hukum. 

Berbeda dengan kajian-kajian tersebut, artikel ini menempatkan filsafat hukum 
tidak hanya sebagai telaah teoritis, tetapi sebagai kerangka reflektif yang integratif 
antara pemikiran klasik dan modern dengan kebutuhan sistem hukum Indonesia. 
Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada upaya mengkonstruksi filsafat hukum 
sebagai landasan epistemik dan normatif dalam menjembatani pluralitas sistem hukum 
Indonesia—yang dipengaruhi hukum adat, hukum Islam, dan hukum Barat—serta dalam 
merespons kesenjangan antara legalitas formal dan keadilan substantif. Dengan 
demikian, artikel ini tidak hanya merekonstruksi perdebatan teoretis, tetapi juga 
menegaskan relevansinya bagi pembaruan pendidikan hukum dan pembentukan 
kebijakan hukum yang lebih reflektif dan kontekstual. 

Urgensi penelitian ini semakin nyata apabila memperhatikan kecenderungan 
praktik hukum yang semakin berorientasi pada formalisme prosedural dan positivisme 
normatif semata. Dalam banyak kasus, hukum diterapkan secara tekstual tanpa 
mempertimbangkan dimensi etis dan konteks sosial yang melatarbelakanginya, sehingga 
menghasilkan putusan yang sah secara formal namun dipertanyakan dari sudut keadilan 
substantif. Kondisi ini menunjukkan adanya kebutuhan mendesak untuk memperkuat 
fondasi filosofis dalam pendidikan dan praktik hukum agar hukum tidak tereduksi 
menjadi instrumen teknokratis yang terpisah dari nilai-nilai moral masyarakat. 

 



p. 240  Agam Ibnu Asa, et al. | Filsafat Hukum sebagai Jalan Masuk 

Selain itu, dalam konteks pembangunan hukum nasional yang tengah 
berlangsung—termasuk pembaruan legislasi dan penguatan sistem peradilan—kajian 
filosofis menjadi penting sebagai kerangka evaluatif dan normatif. Tanpa refleksi filosofis 
yang memadai, pembaruan hukum berisiko bersifat parsial dan reaktif terhadap 
kebutuhan praktis jangka pendek. Oleh karena itu, penelitian ini memiliki signifikansi 
teoretis sekaligus praktis, karena berupaya menegaskan kembali fungsi filsafat hukum 
sebagai landasan konseptual dalam membangun sistem hukum Indonesia yang koheren, 
berkeadilan, dan responsif terhadap dinamika sosial. 

2. Metode  
Penelitian ini menggunakan metode yuridis-filosofis dengan pendekatan kualitatif-

deskriptif, karena fokus utamanya adalah membedah konsep-konsep dasar dan aliran 
pemikiran dalam filsafat hukum secara konseptual dan teoritis. Pendekatan yang 
digunakan bersifat kualitatif dengan orientasi deskriptif-analitis dan preskriptif, karena 
penelitian ini tidak hanya memetakan perkembangan pemikiran hukum, tetapi juga 
menilai relevansinya dengan sistem hukum Indonesia.  

Bahan hukum yang digunakan dalam penelitian ini berupa bahan hukum sekunder 
yang terdiri atas literatur teori hukum, karya-karya klasik dan kontemporer dalam 
filsafat hukum, artikel jurnal ilmiah, serta dokumen akademik yang relevan. Proses 
analisis dilakukan melalui kajian literatur yang mendalam terhadap karya-karya Roscoe 
Pound, Mark Tebbit, Jeffrie G. Murphy, Raymond Wacks, dan pemikir filsafat hukum 
lainnya. Analisis juga diarahkan untuk membandingkan konstruksi pemikiran hukum 
Barat dengan kebutuhan kontekstual dalam sistem hukum Indonesia, dengan tujuan 
mengungkap nilai-nilai etis dan sosial yang mendasari hukum serta urgensi 
mengintegrasikan filsafat hukum dalam kurikulum dan kebijakan hukum nasional. 

3. Hasil dan Pembahasan  
3.1  Hukum sebagai Refleksi Moralitas, Norma, dan Keadilan   

Pemahaman umum tentang hukum sering kali menganggapnya sebagai kumpulan 
aturan tertulis yang mengikat, dibuat oleh lembaga berwenang, dan disertai sanksi bagi 
pelanggarnya. Pandangan tersebut dirasa terlalu sempit jika hanya dilihat secara 
permukaan. Kajian filsafat hukum menempatkan hukum bukan sekadar sebagai 
peraturan formal yang dicetak dalam lembaran negara, melainkan sebagai manifestasi 
nilai-nilai moral, sosial, dan cita-cita keadilan yang tumbuh dan hidup dalam masyarakat. 
Hukum merupakan cerminan dinamika sosial serta refleksi atas apa yang dianggap baik, 
adil, dan pantas oleh komunitas pada waktu tertentu.[5] 

Peran moralitas sangat penting dalam pembentukan dan legitimasi hukum. Nilai-
nilai moral yang hidup di masyarakat menjadi fondasi utama pembenaran hukum. 
Benturan antara hukum dengan moralitas publik dapat menyebabkan hilangnya 
legitimasi hukum dan bahkan menimbulkan perlawanan sosial. Konsep “moralitas 
internal hukum” yang dikembangkan Lon L. Fuller menegaskan bahwa sistem hukum 
hanya dapat berjalan adil jika memenuhi prinsip moral seperti kejelasan, konsistensi, dan 
keadilan prosedural. Tanpa prinsip-prinsip tersebut, hukum dapat menjadi alat 
kekuasaan yang tiranik dan kehilangan legitimasi moralnya.[6] 

Mazhab positivisme hukum yang diperkenalkan H.L.A. Hart memisahkan hukum 
dari moralitas secara analitis. Hart berpendapat bahwa hukum adalah sistem aturan, dan 
keberlakuannya bergantung pada prosedur yang sah, bukan pada keadilan aturan itu 
sendiri. Namun, dalam praktiknya, positivisme hukum tetap mengakui pentingnya 
moralitas karena hukum yang berlaku umumnya lahir dari kebutuhan menjaga 
keteraturan sekaligus mencerminkan nilai-nilai etis masyarakat.[7] 

Sistem norma sosial yang lebih luas meliputi norma hukum, norma agama, norma 
kesopanan, dan norma adat, yang mengatur perilaku manusia sehari-hari. Norma-norma 
ini membentuk struktur sosial tidak tertulis yang efektif dalam mengarahkan tindakan 
individu. Hukum adalah norma sosial yang diformalkan dan diberi kekuatan memaksa 
oleh negara, namun tidak semua norma dapat atau harus menjadi hukum positif. Konsep 
“hukum yang hidup” yang dikenalkan Eugen Ehrlich menunjukkan bahwa hukum negara 
hanyalah sebagian kecil dari hukum yang benar-benar dijalankan masyarakat dalam 
praktik sehari-hari, meski tidak tertulis secara formal.  



J R H 

Reformasi Hukum | Vol. 29(3) December 2025  p. 241 

Peran hukum dalam kaitannya dengan keadilan bersifat ganda, yakni menjaga 
keteraturan sekaligus mewujudkan keadilan substantif. Konsep keadilan yang kompleks 
dan subjektif ini dalam filsafat klasik dibedakan menjadi keadilan distributif dan korektif 
oleh Aristoteles. Keadilan distributif berkaitan dengan pembagian sumber daya 
berdasarkan proporsi atau kebutuhan, sedangkan keadilan korektif menyoroti 
pemulihan keseimbangan akibat tindakan merugikan pihak lain. Pemikiran keadilan 
modern berkembang lebih luas, dengan John Rawls merumuskan teori keadilan 
berdasarkan kebebasan dan kesetaraan, menggunakan konsep “tirai ketidaktahuan” 
untuk memastikan aturan hukum tidak bias terhadap posisi sosial tertentu.[8] 

Proses yang adil dan transparan menjadi aspek penting keadilan, tidak hanya hasil 
akhirnya. Prinsip due process of law menjamin perlakuan hukum yang setara, jujur, dan 
manusiawi bagi setiap individu. Sistem hukum yang adil harus memberikan ruang 
pembelaan, prosedur terbuka, serta pengawasan terhadap penyalahgunaan 
kekuasaan.[9] Pengabaian prinsip-prinsip ini dapat mengubah hukum menjadi 
instrumen ketidakadilan yang dilegalkan. [10] 

Kesimpulan filsafat hukum menyatakan bahwa hukum adalah ekspresi nilai-nilai 
moral, norma sosial, dan cita-cita keadilan yang berkembang dalam masyarakat. Hukum 
yang ideal bukan sekadar sempurna secara teknis dan administratif, melainkan mampu 
menyuarakan kepentingan moral bersama, berakar pada kehidupan sosial, serta 
berorientasi pada pencapaian keadilan bagi seluruh warga. Pemahaman filosofis 
menuntut melihat hukum sebagai proses reflektif yang terus berkembang, selaras 
dengan dinamika masyarakat dan kemanusiaan.[11] Kekuatan hukum terletak pada 
kemampuannya merefleksikan dan menegakkan moralitas serta keadilan yang hidup 
dalam masyarakat. Hukum yang kehilangan kaitan ini berpotensi menjadi alat mekanis 
yang kaku dan bahkan instrumen penindasan. Oleh sebab itu, pembentukan dan 
penerapan hukum harus selalu mempertimbangkan dimensi etis dan sosial agar hukum 
dapat mewujudkan tujuan utamanya: menciptakan keteraturan yang adil dan manusiawi 
bagi seluruh warga negara. 

 
3.2  Dinamika Pemikiran Klasik dan Modern dalam Filsafat Hukum 

Perjalanan filsafat hukum mencerminkan transformasi pemikiran manusia dalam 
memahami tatanan hukum yang adil dan bermartabat. Dari masa klasik hingga modern, 
pemikiran hukum mengalami pergeseran signifikan yang dipengaruhi oleh perubahan 
sosial, politik, dan budaya. Subbab ini akan mengkaji dinamika tersebut, dengan 
menyoroti perbedaan mendasar antara pemikiran klasik yang berlandaskan pada nilai-
nilai universal dan pemikiran modern yang lebih pragmatis dan rasional. 

Pada masa klasik, filsafat hukum dipengaruhi oleh pandangan bahwa hukum 
bersumber dari kekuatan ilahi. Thomas Aquinas, seorang filsuf abad pertengahan, 
membagi hukum menjadi empat kategori: 
1) Lex Aeterna: Hukum abadi yang bersumber dari Tuhan. 
2) Lex Naturalis: Hukum alam yang dapat dipahami oleh akal manusia. 
3) Lex Humana: Hukum manusia yang dibuat berdasarkan hukum alam. 
4) Lex Divina: Hukum ilahi yang diwahyukan melalui kitab suci.[12] 

Aquinas berpendapat bahwa hukum dunia harus diatur dengan tatanan akal dan 
harus berketuhanan, sehingga Tuhan merupakan hukum yang tertinggi. Untuk mencapai 
keadilan distributive dan komutatif, hukum yang dibuat harus memuat unsur-unsur 
tersebut di atas.[13] 

Masuknya era modern membawa perubahan paradigma dalam pemikiran hukum. 
Hukum tidak lagi dipandang sebagai wahyu ilahi, melainkan sebagai produk dari 
kesepakatan sosial dan rasionalitas manusia. John Locke, seorang filsuf Inggris, 
mengemukakan konsep hak alamiah yang melekat pada setiap individu sejak lahir, 
seperti hak atas hidup, kebebasan, dan properti. Ia berpendapat bahwa tujuan utama 
pembentukan negara adalah untuk melindungi hak-hak tersebut melalui hukum yang 
dibuat oleh manusia secara rasional.[14] 

Perkembangan ini dilanjutkan oleh aliran positivisme hukum yang dipelopori oleh 
Jeremy Bentham dan John Austin. Bentham, misalnya, berpendapat bahwa hukum harus 
dinilai dari manfaatnya, dan bukan dari asal-muasalnya. Austin menekankan bahwa 
hukum adalah perintah dari penguasa yang sah dan tidak bergantung pada moralitas.[15] 



p. 242  Agam Ibnu Asa, et al. | Filsafat Hukum sebagai Jalan Masuk 

Positivisme hukum mencapai puncaknya dalam pemikiran Hans Kelsen melalui teori 
hukum murni yang memisahkan hukum dari nilai-nilai moral dan agama. Ia berpendapat 
bahwa hukum adalah sistem norma yang bersifat otonom dan harus dianalisis secara 
objektif tanpa melibatkan pertimbangan moral.[16] 

Sebagai reaksi terhadap positivisme, muncul aliran yang menekankan pentingnya 
integrasi nilai moral dalam hukum. Ronald Dworkin, seorang filsuf hukum Amerika, 
berpendapat bahwa hukum tidak hanya terdiri dari aturan-aturan yang ditetapkan oleh 
negara, tetapi juga mencakup prinsip-prinsip moral yang mendasari keputusan hukum. 
Ia menekankan bahwa hakim harus mempertimbangkan prinsip-prinsip moral dalam 
memutuskan kasus, bukan hanya mengikuti aturan yang ada.[27] 

 
Tabel 1. Perbandingan Pemikiran Klasik dan Modern 

Aspek Pemikiran Klasik Pemikiran Modern 

Sumber Hukum Tuhan, alam, atau akal universal 
Kesepakatan sosial dan rasionalitas 

manusia 

Tujuan Hukum 
Mencapai keadilan abadi dan 

moralitas universal 
Melindungi hak individu dan 

menciptakan ketertiban sosial 

Peran Negara 
Menegakkan hukum ilahi dan 

moralitas 
Membuat dan menegakkan hukum 

positif 

Hubungan Hukum 
dan Moralitas 

Hukum dan moralitas tidak dapat 
dipisahkan 

Hukum dan moralitas dapat 
dipisahkan 

 

Dinamika pemikiran filsafat hukum dari klasik ke modern menunjukkan pergeseran 
dari pandangan teistik dan idealistik menuju pandangan sekuler dan pragmatis. 
Meskipun demikian, kedua pendekatan tersebut tetap memiliki relevansi dalam konteks 
hukum kontemporer. Pemikiran klasik memberikan dasar moral dan nilai-nilai universal, 
sementara pemikiran modern menawarkan pendekatan rasional dan sistematis dalam 
pembentukan dan penerapan hukum. Kedua pendekatan ini, jika diintegrasikan dengan 
bijaksana, dapat membentuk sistem hukum yang tidak hanya adil secara moral, tetapi 
juga efektif dan efisien dalam menjawab tantangan zaman. 

 
3.3  Aliran-Aliran Utama dalam Filsafat Hukum 

Pemikiran filsafat hukum telah berkembang melalui berbagai aliran yang 
mencerminkan cara pandang yang berbeda terhadap hakikat, tujuan, dan fungsi hukum. 
Setiap aliran membawa fondasi teoritik yang khas, yang pada gilirannya memengaruhi 
praktik dan pembentukan hukum di berbagai negara. Di bawah ini diuraikan empat 
aliran utama dalam filsafat hukum: Hukum Alam, Positivisme Hukum, Realisme Hukum, 
dan Pendekatan Kritis. 

 
  3.3.1 Hukum Alam (Natural Law) 

Aliran hukum alam berakar dari pemikiran filsuf Yunani seperti Plato dan 
Aristoteles, yang meyakini bahwa hukum harus sejalan dengan moralitas dan rasio 
alamiah manusia. Konsep ini kemudian dikembangkan secara lebih sistematis oleh 
Thomas Aquinas, yang membedakan antara lex aeterna (hukum ilahi), lex naturalis 
(hukum alam), dan lex humana (hukum manusia). Dalam kerangka ini, hukum positif 
baru sah jika sesuai dengan prinsip moral yang lebih tinggi. Ungkapan terkenal lex iniusta 
non est lex (“hukum yang tidak adil bukanlah hukum”) menjadi landasan utama dari 
aliran ini. "Teori hukum alam berpendapat bahwa hukum harus didasarkan pada tatanan 
moral yang lebih tinggi, dan bahwa sistem hukum harus sesuai dengan nilai-nilai moral 
agar valid".[18] Aliran hukum alam memberikan kerangka moral untuk mengkritisi 
hukum positif yang represif atau tidak adil, dan sangat berpengaruh dalam diskursus hak 
asasi manusia.  

Aliran hukum alam memberikan kerangka moral untuk mengkritisi hukum positif 
yang represif atau tidak adil, dan sangat berpengaruh dalam diskursus hak asasi manusia. 
Prinsip-prinsip universal seperti hak untuk hidup, kebebasan, dan martabat manusia 
dianggap melekat pada setiap individu, terlepas dari hukum yang dibuat oleh negara. Ini 



J R H 

Reformasi Hukum | Vol. 29(3) December 2025  p. 243 

berarti bahwa jika suatu hukum positif melanggar prinsip-prinsip moral dasar ini, 
legitimasi hukum tersebut dapat dipertanyakan.  

Salah satu kekuatan utama hukum alam adalah kemampuannya untuk menjadi 
landasan bagi perlawanan terhadap tirani dan ketidakadilan. Ketika rezim otoriter 
memberlakukan undang-undang yang menindas, para penganut hukum alam akan 
berargumen bahwa undang-undang tersebut tidak memiliki kekuatan moral dan oleh 
karena itu tidak wajib dipatuhi. Hal ini terlihat dalam banyak gerakan pro-demokrasi dan 
perjuangan hak sipil di seluruh dunia, di mana argumen moral digunakan untuk 
menentang hukum yang diskriminatif atau tidak manusiawi. 

Namun, hukum alam juga menghadapi kritik, terutama terkait sifatnya yang abstrak 
dan seringkali ambigu. Penentuan apa yang constitutes "moralitas yang lebih tinggi" atau 
"rasio alamiah" bisa bervariasi antarindividu atau budaya, yang menyebabkan kesulitan 
dalam mencapai konsensus. Meskipun demikian, warisan hukum alam tetap relevan 
dalam filsafat hukum modern, terutama dalam perdebatan tentang etika hukum, keadilan 
substantif, dan legitimasi sistem hukum internasional. 

 
3.3.2 Positivisme Hukum 

Berbeda dengan hukum alam, positivisme hukum berfokus pada keabsahan formal 
hukum, bukan pada nilai moralnya. John Austin, tokoh utama awal positivisme, 
mendefinisikan hukum sebagai “perintah dari penguasa yang berdaulat kepada 
rakyatnya, yang didukung oleh sanksi”. Pandangan ini kemudian disempurnakan oleh 
Hans Kelsen, yang memperkenalkan Pure Theory of Law dan struktur norma bertingkat 
atau Stufenbau Theory. Menurut Kelsen, hukum adalah sistem norma yang disusun secara 
hierarkis dan berlaku karena disahkan oleh norma yang lebih tinggi, bukan karena isinya 
adil atau tidak. "Teori Kelsen mencoba memurnikan ilmu hukum dari pengaruh 
sosiologis, politik, dan moral, dengan alasan bahwa hukum harus dianalisis semata-mata 
sebagai sistem normatif".[19] Positivisme hukum sangat memengaruhi sistem hukum 
modern, terutama dalam pembentukan hukum yang rasional, sistematis, dan dapat 
diprediksi. 

Inti dari positivisme hukum adalah pemisahan tegas antara hukum yang berlaku (lex 
lata) dan hukum yang seharusnya berlaku (lex ferenda). Para penganut positivisme 
berpendapat bahwa tugas ilmu hukum adalah mendeskripsikan hukum sebagaimana 
adanya, bukan sebagaimana yang diinginkan. Ini bertujuan untuk menciptakan 
objektivitas dan kepastian dalam studi hukum, menghindari subjektivitas moral yang 
seringkali mewarnai perdebatan tentang hukum alam. Pendekatan ini sangat berguna 
dalam menciptakan sistem hukum yang stabil dan dapat diprediksi, yang merupakan 
prasyarat bagi ketertiban sosial dan pembangunan ekonomi. 

Kritik terhadap positivisme hukum seringkali berpusat pada potensinya untuk 
menjadi alat bagi rezim otoriter. Jika hukum semata-mata diidentifikasi berdasarkan 
prosedur formal pembentukannya, tanpa mempertimbangkan isinya, maka hukum yang 
represif pun dapat dianggap sah. Hal ini menjadi dilema etis, terutama setelah Perang 
Dunia II, ketika banyak hukum Nazi yang dibentuk secara legal tetapi secara moral keji. 
Debat Hart-Fuller pasca-perang adalah contoh klasik dari ketegangan antara positivisme 
dan hukum alam, yang membahas apakah hukum yang tidak adil masih bisa disebut 
hukum. 

Meskipun demikian, positivisme hukum tetap menjadi fondasi bagi sebagian besar 
sistem hukum modern di dunia. Konsep kedaulatan, hierarki norma, dan supremasi 
hukum yang terformalisasi adalah pilar penting dalam negara hukum. Dengan fokus pada 
prosedur dan kejelasan aturan, positivisme hukum berkontribusi besar pada upaya 
mencapai kepastian hukum dan efisiensi administrasi, meskipun tetap diakui perlunya 
mempertimbangkan dimensi etis dan sosial dalam pengembangan hukum. 

 
3.3.3 Realisme Hukum 

Realisme hukum muncul sebagai reaksi terhadap formalisme hukum dan 
positivisme yang dianggap mengabaikan praktik nyata di lapangan. Tokoh-tokoh seperti 
Oliver Wendell Holmes Jr. dan Jerome Frank menekankan bahwa hukum bukan semata-
mata kumpulan aturan, tetapi juga melibatkan bagaimana hakim dan institusi hukum 
benar-benar bertindak dalam praktik. "Para realis berpendapat bahwa studi hukum 
harus empiris, berfokus pada bagaimana aturan hukum diterapkan dalam konteks 



p. 244  Agam Ibnu Asa, et al. | Filsafat Hukum sebagai Jalan Masuk 

kehidupan nyata daripada bagaimana mereka ditulis dalam undang-undang."[20] 
Dengan pendekatan empiris, realisme hukum membuka ruang bagi analisis 
interdisipliner yang melibatkan sosiologi, psikologi, dan antropologi hukum. 

Inti dari realisme hukum adalah skeptisisme terhadap gagasan bahwa putusan 
hukum semata-mata merupakan hasil aplikasi logis dari aturan yang ada. Realis 
berpendapat bahwa faktor-faktor non-legal, seperti bias pribadi hakim, konteks sosial, 
politik, dan ekonomi, serta dinamika ruang sidang, memiliki pengaruh besar terhadap 
hasil suatu kasus. Oleh karena itu, untuk memahami hukum, seseorang harus melihat 
"hukum dalam aksi" (law in action) daripada hanya "hukum dalam buku" (law in books). 

Realisme hukum mendorong penelitian empiris yang mendalam tentang perilaku 
aktor-aktor hukum, termasuk hakim, jaksa, pengacara, dan bahkan juri. Ini berarti 
mempelajari bagaimana undang-undang diterapkan di pengadilan, bagaimana preseden 
diinterpretasikan, dan bagaimana keputusan dibuat dalam praktik. Pendekatan ini telah 
memberikan wawasan berharga tentang dinamika sistem peradilan, mengungkap celah 
antara teori hukum dan realitas penerapannya. 

Meskipun memberikan kontribusi signifikan dalam memahami kompleksitas 
hukum sebagai fenomena sosial, realisme hukum juga menerima kritik. Beberapa 
kritikus berpendapat bahwa realisme terlalu mereduksi hukum menjadi sekadar 
prediktabilitas perilaku hakim, mengabaikan pentingnya norma dan prinsip-prinsip 
hukum itu sendiri. Namun, perannya dalam memicu studi interdisipliner dan menyoroti 
pentingnya konteks dalam interpretasi hukum tetap sangat relevan dalam 
pengembangan teori dan praktik hukum modern. 

 
3.3.4 Pendekatan Kritis 

Pendekatan kritis dalam filsafat hukum mencakup berbagai mazhab seperti Critical 
Legal Studies (CLS), Feminist Legal Theory, dan Law and Society Movement. Inti dari 
pendekatan ini adalah anggapan bahwa hukum bukanlah sistem yang netral dan objektif, 
melainkan refleksi dari relasi kuasa dalam masyarakat."Pendekatan kritis menantang 
asumsi netralitas hukum, dengan alasan bahwa hukum sering memperkuat hierarki 
sosial dan ketidaksetaraan sistemik".[21] Misalnya, CLS mengkritik hukum sebagai 
instrumen ideologis kelas dominan, sedangkan teori hukum feminis mengungkap bias 
gender dalam bahasa dan praktik hukum. Pendekatan ini penting untuk membuka 
perspektif baru terhadap keadilan substantif dalam hukum. 

Pendekatan kritis secara fundamental menantang gagasan bahwa hukum adalah 
entitas yang koheren, logis, dan adil secara inheren. Sebaliknya, mereka melihat hukum 
sebagai arena pertarungan ideologi dan kepentingan, di mana pihak-pihak yang dominan 
seringkali berhasil mengukuhkan posisi mereka melalui kerangka hukum. CLS, misalnya, 
berpendapat bahwa hukum penuh dengan kontradiksi dan indeterminasi, yang 
memungkinkan hakim untuk mencapai hasil yang mereka inginkan dan kemudian 
membenarkannya dengan retorika hukum. 

Feminist Legal Theory, sebagai salah satu cabang penting dari pendekatan kritis, 
secara spesifik menganalisis bagaimana hukum telah dibentuk oleh dan mereproduksi 
patriarki. Mereka menyoroti bagaimana konsep-konsep hukum seperti "rasionalitas" 
atau "privasi" seringkali berakar pada pengalaman maskulin dan gagal mengakomodasi 
atau bahkan merugikan perempuan. Tujuan mereka adalah merekonstruksi hukum agar 
lebih inklusif dan responsif terhadap pengalaman dan kebutuhan semua gender. 

Meskipun sering dituduh terlalu destruktif atau nihilistik karena mengkritik dasar-
dasar hukum, pendekatan kritis memiliki peran penting dalam mendorong reformasi 
hukum dan keadilan sosial. Mereka memaksa kita untuk melihat di balik fasad netralitas 
hukum dan mempertanyakan bagaimana hukum dapat digunakan untuk melanggengkan 
ketidakadilan. Dengan demikian, pendekatan kritis berkontribusi pada pengembangan 
hukum yang lebih sadar sosial, responsif terhadap keragaman, dan berorientasi pada 
keadilan substantif bagi semua kelompok masyarakat. 

 
3.4   Urgensi Filsafat Hukum dalam Reformasi pendidikan dan Hukum di Indonesia 

Filsafat hukum memegang peranan yang sangat strategis dalam membentuk sistem 
hukum Indonesia yang berkeadilan, inklusif, dan kontekstual. Sebagai negara dengan 
sistem hukum campuran (mixed legal system), Indonesia menghadapi kompleksitas yang 
tinggi akibat percampuran tiga sistem hukum utama: hukum adat, hukum Islam, dan 



J R H 

Reformasi Hukum | Vol. 29(3) December 2025  p. 245 

hukum Barat. Ketiganya membawa nilai, prinsip, dan orientasi moral yang berbeda 
secara historis maupun sosiokultural. Dalam situasi ini, pendekatan terhadap hukum 
yang hanya mengandalkan aturan normatif formal tidaklah memadai. Diperlukan suatu 
landasan filosofis yang mampu menjembatani dan mengharmonisasikan berbagai nilai 
tersebut agar hukum dapat benar-benar mencerminkan keadilan substantif di tengah 
keragaman masyarakat.[22] 

Lapisan paling abstrak adalah filsafat hukum. Cabang ini meru- pakan bagian dari 
dan dipengaruhi oleh filsafat umum. Filsafat hukum juga meresapi teori ilmu hukum dan 
ilmu-ilmu hukum. Objek telaahnya adalah hukum sebagai demikian (the law as such). 
Selanjutnya, filsafat hukum juga membahas pokok kajian dwitunggal pertanyaan inti, 
yaitu landasan daya ikat hukum serta landasan penilaian keadilan dari hukum (norma 
kritik). [23] 

 Urgensi filsafat hukum dalam konteks Indonesia terlihat jelas dari kenyataan 
bahwa praktik penegakan hukum kerap kali masih bersifat formalistik dan teknis. 
Banyak kasus hukum menunjukkan ketimpangan antara hukum positif dan nilai keadilan 
sosial yang seharusnya dijunjung tinggi. Hukum seringkali dijalankan tanpa 
mempertimbangkan konteks sosial, historis, dan budaya masyarakat tempat hukum itu 
berlaku, sehingga keadilan yang substantif sulit terwujud. Fenomena ini 
mengindikasikan lemahnya peran filsafat hukum, baik dalam pendidikan hukum di 
perguruan tinggi maupun dalam praktik profesional hukum di lapangan. 

Sebagaimana ditegaskan oleh Widodo,[24] filsafat hukum bukan sekadar mata 
kuliah teoritik dalam kurikulum pendidikan hukum, tetapi merupakan sarana untuk 
membentuk pola pikir kritis dan reflektif. Filsafat hukum membantu mahasiswa dan 
praktisi hukum untuk memahami bahwa hukum tidak berdiri sendiri sebagai sistem 
tertutup, melainkan berakar pada nilai-nilai yang hidup dan berubah di tengah 
masyarakat. Dalam konteks Indonesia yang pluralistik, kemampuan untuk mengevaluasi 
norma hukum berdasarkan konteks sosial dan moral menjadi sangat penting agar hukum 
dapat berfungsi sebagai instrumen keadilan yang nyata dan bukan sekadar teks legal. 
Pandangan ini selaras dengan pemikiran para filsuf hukum kontemporer. Alexy,[25] 
menekankan bahwa filsafat hukum adalah jembatan antara hukum positif dan prinsip 
etis, yang menjamin bahwa hukum tidak hanya sah secara formal, tetapi juga layak secara 
moral. Kajian Bayles,[26] terhadap pemikiran H.L.A. Hart menunjukkan bahwa filsafat 
hukum diperlukan untuk mempertanyakan validitas hukum positif yang mungkin 
bertentangan dengan nilai-nilai keadilan. Dalam hal ini, filsafat hukum menjadi alat 
reflektif untuk menguji substansi moral dari norma-norma yang berlaku. 

Analisis lebih lanjut oleh Bulygin,[27] memperlihatkan bagaimana filsafat hukum 
membantu memahami struktur hukum secara logis dan sistematis, menjadikan hukum 
sebagai konstruksi rasional yang berpijak pada konsistensi dan prinsip-prinsip etis. 
Cotterrell,[28] juga menambahkan bahwa hukum tidak dapat dipisahkan dari konteks 
sosial-politik, dan filsafat hukum berperan penting dalam mengungkap hubungan 
kekuasaan dan struktur sosial yang tersembunyi di balik aturan hukum formal. Dengan 
demikian, pemahaman hukum yang filosofis akan membawa kesadaran akan peran 
hukum sebagai hasil konstruksi sosial dan sebagai alat perubahan sosial. Dalam kerangka 
pemikiran hukum alam, D’Entreves,[29] menunjukkan bahwa nilai-nilai universal seperti 
keadilan dan kebenaran harus tetap menjadi fondasi dari setiap sistem hukum. Prinsip 
ini sangat penting dalam konteks Indonesia, di mana perbedaan kepentingan dan nilai 
lokal sering kali bersinggungan. Sementara itu, Pound dan DeRosa,[1] menekankan 
bahwa filsafat hukum membantu memahami hukum sebagai alat pengatur masyarakat 
sekaligus sarana untuk mencapai keadilan sosial. 

Kontribusi Radbruch,[30] sangat relevan dalam konteks negara hukum Indonesia. 
Radbruch menyatakan bahwa hukum yang secara substansial tidak adil tidak layak untuk 
ditaati, terutama bila hukum tersebut digunakan sebagai instrumen penindasan. Oleh 
karena itu, pemahaman filsafat hukum dapat mencegah pembenaran terhadap aturan 
hukum yang secara formal sah, tetapi secara moral keliru. Cohen,[31] turut 
mengingatkan bahwa hukum harus dilihat dalam kerangka sosial yang lebih luas, dan 
filsafat hukum berfungsi untuk mengkaji dan menyempurnakan relasi antara norma 
hukum dan struktur sosial yang mendasarinya. Pendekatan naturalistik dalam filsafat 
hukum, sebagaimana diuraikan oleh Leiter dan Etchemendy,[32] semakin memperkaya 
kajian hukum dengan memasukkan dimensi empiris dan ilmiah, menjadikan filsafat 



p. 246  Agam Ibnu Asa, et al. | Filsafat Hukum sebagai Jalan Masuk 

hukum tidak hanya teoritis, tetapi juga relevan dengan realitas kontemporer. Dalam era 
globalisasi dan digitalisasi hukum, pendekatan multidisipliner ini menjadi semakin 
penting agar hukum tetap adaptif terhadap perubahan zaman. 

Lebih jauh, dalam ranah kebijakan dan reformasi hukum, filsafat hukum 
memberikan landasan reflektif bagi para pembuat regulasi agar kebijakan hukum tidak 
hanya legal, tetapi juga adil dan responsif terhadap kebutuhan masyarakat.[33] Tanpa 
refleksi filosofis, kebijakan hukum rawan menjadi produk kekuasaan semata yang tidak 
memiliki legitimasi moral maupun sosial. Hal ini juga terlihat dari kontribusi pemikiran 
Vega,[34] yang memandang filsafat hukum sebagai bagian dari filsafat praktis yang harus 
membumi dalam realitas kehidupan masyarakat. Pemikiran ini sejalan dengan 
pandangan Cotterrell,[35] yang mempertanyakan batas antara yurisprudensi dan filsafat 
hukum, terutama ketika keduanya kehilangan pijakan pada konteks nilai dan 
masyarakat. Filsafat hukum harus menjadi panduan normatif dalam proses legislasi dan 
penegakan hukum agar sistem hukum tidak kehilangan jati dirinya sebagai pelindung 
nilai-nilai moral komunitas. 

Leiter dan Langlinais[36] menambahkan bahwa pentingnya metodologi dalam 
filsafat hukum adalah untuk memastikan bahwa pemahaman hukum tidak hanya bersifat 
abstrak, tetapi juga dapat diaplikasikan secara konsisten dalam berbagai sistem hukum. 
Ini juga tercermin dalam pemikiran MacCormick,[37] yang menggarisbawahi bahwa 
kebangkitan filsafat hukum modern harus dikaitkan dengan nalar praktis dan kepekaan 
terhadap persoalan sosial. Dalam konteks Amerika, Golding,[38] dan Fuller,[6] 
menunjukkan bagaimana filsafat hukum telah membantu menjelaskan dan mengarahkan 
perdebatan besar tentang moralitas dan hukum positif sepanjang abad ke-20. Di Eropa, 
pemikiran Lecourt yang dibahas oleh Phelan,[39] juga memperlihatkan bahwa filsafat 
hukum dapat mendorong lahirnya doktrin hukum yang progresif dan adaptif terhadap 
nilai integrasi dan kemanusiaan. 

Dengan mempertimbangkan kompleksitas sistem hukum Indonesia yang plural dan 
tantangan penegakan hukum yang sering kali terjebak dalam formalisme legal, maka 
filsafat hukum menjadi landasan yang tidak bisa ditawar dalam merancang dan 
menegakkan hukum yang berkeadilan. Ia bukan hanya alat teoritis, melainkan instrumen 
reflektif yang menghubungkan norma hukum dengan nilai-nilai moral, sosial, dan 
historis masyarakat. Pemikiran para filsuf hukum seperti Radbruch, Finnis, Bulygin, 
hingga Alexy menunjukkan bahwa keabsahan hukum tidak cukup diukur dari segi 
formalitas, melainkan juga dari legitimasi moral dan keberpihakannya pada keadilan 
substantif. Dalam konteks Indonesia, filsafat hukum harus diberdayakan sebagai fondasi 
pendidikan hukum, perumusan regulasi, dan praktik peradilan agar hukum tidak menjadi 
alat kekuasaan yang kering nilai, tetapi benar-benar menjadi sarana pembebasan, 
harmonisasi nilai, dan perlindungan terhadap martabat manusia. Dengan demikian, 
revitalisasi filsafat hukum bukan hanya kebutuhan akademik, melainkan agenda 
strategis untuk mewujudkan sistem hukum nasional yang adaptif, inklusif, dan 
berkeadilan. 

4. Kesimpulan  
Kajian ini menegaskan bahwa hukum tidak dapat direduksi sebagai seperangkat 

norma positif yang berdiri secara otonom, melainkan harus dipahami sebagai konstruksi 
normatif yang berakar pada moralitas, norma sosial, dan orientasi keadilan substantif. 
Filsafat hukum memberikan kerangka reflektif untuk memahami legitimasi hukum tidak 
hanya dari aspek formalitas prosedural, tetapi juga dari kesesuaiannya dengan nilai etis 
yang hidup dalam masyarakat. Dengan demikian, pemahaman hukum yang komprehensif 
menuntut integrasi antara dimensi normatif dan dimensi moral dalam menilai 
keberlakuan dan keberterimaan hukum. 

Perdebatan antara hukum alam dan positivisme hukum menunjukkan bahwa relasi 
antara hukum dan moralitas tidak dapat diposisikan secara dikotomis. Meskipun 
positivisme menekankan kepastian dan struktur formal hukum, perkembangan pemikiran 
modern—termasuk realisme hukum dan pendekatan kritis—mengungkap bahwa hukum 
selalu beroperasi dalam konteks sosial dan relasi kekuasaan tertentu. Oleh karena itu, 
pendekatan integratif yang memadukan rasionalitas normatif dengan sensitivitas moral 
dan sosial menjadi landasan penting dalam membangun sistem hukum yang tidak hanya 
sah secara formal, tetapi juga adil secara substantif. 



J R H 

Reformasi Hukum | Vol. 29(3) December 2025  p. 247 

Dalam konteks Indonesia sebagai negara dengan sistem hukum campuran, penguatan 
filsafat hukum memiliki signifikansi strategis dalam reformasi pendidikan dan praktik 
hukum. Integrasi pendekatan filosofis dalam kurikulum dan pengembangan kebijakan 
hukum diperlukan untuk membentuk nalar hukum yang reflektif, kritis, dan kontekstual. 
Dengan landasan tersebut, hukum diharapkan mampu berfungsi sebagai instrumen 
perlindungan dan pembebasan yang berorientasi pada keadilan sosial, bukan semata-mata 
sebagai mekanisme kekuasaan yang bersifat prosedural. 

 
 
 
Daftar Pustaka  

1. Pound, R. (2017). Jurisprudence. West Publishing Company. 
2. Tebbit, M. (2017). Philosophy of Law: An Introduction. Routledge. 
3. Murphy, J. G. (2018). Philosophy of Law: An Introduction to Jurisprudence. Routledge. 

https://doi.org/10.4324/9780429493348 
4. Wacks, R. (2014). Philosophy of Law: A Very Short Introduction. 2nd edn. Oxford University Press. 
5. Raz, J. (1979). The Authority of Law: Essays on Law and Morality. Oxford University Press. 
6. Fuller, L. L. (1964). The Morality of Law. Harvard Law Review, 78(3), 579–602. 
7. Hart, H. L. A. (1961). The Concept of Law. Oxford University Press. 
8. Rawls, J. (1971). A Theory of Justice. Harvard University Press. 
9. Kelsen, H. (1967). Pure Theory of Law. University of California Press. 
10. Rawls, J. (1999). The Idea of Public Reason Revisited. University of Chicago Law Review, 64(3), 765–807. 

Retrieved from https://chicagounbound.uchicago.edu/uclrev/vol64/iss3/1 
11. Dworkin, R. (1986). Law’s Empire. Harvard University Press. 
12. Sebastian, T. (2023). Anti-Positivisme Ronald Dworkin: Menalar Hukum sebagai Moralitas. Undang: Jurnal 

Hukum, 6(1), 269–308. Retrieved from https://ujh.unja.ac.id/index.php/home/article/view/881 
13. Ajat, A. (2012). Konsep Hukum Thomas Aquinas dan Relevansinya dengan Hukum Islam. Jurnal Ilmu Hukum, 

9(1), 1–15. 
14. Kishardian, A., Sihombing, H., & Purnamasari, A. (2023). Hak Asasi Manusia dalam Perspektif John Locke dan 

Implementasinya dalam Sistem Hukum Indonesia. Jurnal Hukum & Pembangunan, 53(1), 78–
95. https://doi.org/10.19184/jhp.v53i1.39123 

15. Ajenghapsari, C. (2015). Telaah Positivisme Hukum dalam Perspektif John Austin dan Dampaknya terhadap 
Sistem Hukum Indonesia. Jurnal Hukum dan Pembangunan, 45(2), 225–
240. https://doi.org/10.21143/jhp.vol45.no2.12 

16. Rahayu, M., Suharyo, T., & Nuryanto, A. (2024). Analisis Pemikiran Hukum Hans Kelsen: Teori Hukum Murni 
dan Relevansinya dalam Sistem Hukum Nasional. Jurnal RechtsVinding, 13(1), 30–
47. https://doi.org/10.33331/rechtsvinding.v13i1.4982 

17. Sebastian, D. (2023). Relevansi Teori Ronald Dworkin dalam Menjawab Krisis Moral dalam Penegakan Hukum 
Modern. Jurnal Hukum Ius Quia Iustum, 30(3), 401–419. https://doi.org/10.20885/iustum.vol30.iss3.art5 

18. Hon, T. S. (2000). Justification in Finnis’ Natural Law Theory. Singapore Journal of Legal Studies, 590–639. 
Retrieved from http://www.jstor.org/stable/24868152 

19. Shivakumar, D. (1996). The Pure Theory as Ideal Type: Defending Kelsen on the Basis of Weberian 
Methodology. Yale Law Journal, 105(5), 1383–1414. https://doi.org/10.2307/797179 

20. Dagan, H. (2017). The Real Legacy of American Legal Realism. Oxford Journal of Legal 
Studies. https://doi.org/10.2139/ssrn.2938349 

21. Gilchrist Stewart, J. (2020). CLS is Haunted! A Perspective on Contemporary Critical Legal Studies. Law and 
Literature, 32. https://doi.org/10.1080/1535685X.2019.1635358 

22. Santoso, E. (2020). Sistem Hukum Campuran di Indonesia: Tinjauan Filosofis. Jurnal Filsafat dan Ilmu Sosial, 
11(2), 85–97. 

23. Shidarta. (2018). Bernard Arief Sidharta: Dari Pengembanan Hukum Teoretis ke Pembentukan Ilmu Hukum 
Nasional Indonesia. Undang: Jurnal Hukum, 1(1), 1–28. 

24. Widodo, T. (2019). Integrasi Filsafat Hukum dalam Kurikulum Pendidikan Hukum: Sebuah Tinjauan 
Kritis. Jurnal Pendidikan Hukum Nasional, 7(2), 123–134. https://doi.org/10.22146/jphn.v7i2.362 

25. Alexy, R. (2004). A Theory of Constitutional Rights. Oxford University Press. 
26. Bayles, M. (1992). The Normative Grounds of Law. Cambridge University Press. 
27. Bulygin, E. (2015). Foundations of Legal Theory. Springer. 
28. Cotterrell, R. (1992). The Sociology of Law: An Introduction. Butterworths. 
29. D’Entreves, M. P. (2017). Natural Law: An Introduction. Polity. 
30. Radbruch, G. (2006). Legal Philosophy. Oxford University Press. 
31. Cohen, M. R. (1982). Law and the Social Order: Essays in Legal Philosophy. Transaction Publishers. 
32. Leiter, B., & Etchemendy, J. (2002). Naturalizing Jurisprudence. Oxford University Press. 

https://doi.org/10.4324/9780429493348
https://ujh.unja.ac.id/index.php/home/article/view/881
https://doi.org/10.19184/jhp.v53i1.39123
https://doi.org/10.21143/jhp.vol45.no2.12
https://doi.org/10.33331/rechtsvinding.v13i1.4982
https://doi.org/10.20885/iustum.vol30.iss3.art5
http://www.jstor.org/stable/24868152
https://doi.org/10.2307/797179
https://doi.org/10.2139/ssrn.2938349
https://doi.org/10.1080/1535685X.2019.1635358
https://doi.org/10.22146/jphn.v7i2.362


p. 248  Agam Ibnu Asa, et al. | Filsafat Hukum sebagai Jalan Masuk 

33. Asa, A. I., Syamsuddin, M. M., Wahyudi, A., & Hamzah, A. (2025). Aliran Filsafat Hukum Sebagai Cara Pandang 
Hakim Dalam Menjatuhkan Putusan Pidana. Jurnal Pembangunan Hukum Indonesia, 7(2), 20–
48. https://doi.org/10.14710/jphi.v7i2.20-48 

34. Vega, J. (2018). Legal Philosophy as Practical Philosophy. Revus – Journal for Constitutional Theory and 
Philosophy of Law, 1(1). https://doi.org/10.4000/revus.3859 

35. Cotterrell, R. (2014). Why Jurisprudence is Not Legal Philosophy. Jurisprudence, 5(2), 229–
243. https://doi.org/10.1080/20403313.2014.971572 

36. Leiter, B., & Langlinais, A. (2012). The Methodology of Legal Philosophy. University of Chicago. 
37. MacCormick, N. (1983). Contemporary Legal Philosophy: The Rediscovery of Practical Reason. Journal of Law 

and Society, 10(1), 1–18. 
38. Golding, M. P. (1975). Philosophy of Law. Prentice-Hall. 
39. Phelan, M. (2000). Law and Moral Obligation. American Philosophical Quarterly, 37(2), 123–138. 

 

   

 

https://doi.org/10.14710/jphi.v7i2.20-48
https://doi.org/10.4000/revus.3859
https://doi.org/10.1080/20403313.2014.971572

